#### نشرة " الانسان و التطور "

#### كتاب: مقدمة في العلاج الجمعي "من ذكاء الجماد إلى رجاب المطلق: الفصل الثاني: الخبرات التمميدية والإعداد



yehiatrakhawy@hotmail.com

نشرة "الإنسان 2020/09/27 السنة الرابعة بمشرة - العدد: 4775

بروفيسور يحيى الرخاوي – الطب النفسي، مصر

انتبهنا بأمانة منذ ذلك الدين إلى أن جرعة الرؤية دائماً، ومهما كانت نوعية المغامر، هى أكبر من احتمال الواقع المرحلي

تدملنا المصاعب في حبر وشباعة وتصميم، ونبع دور القائد تلقائيا من مواقع تفاعلات المجموعة، فكنت أنا مذا القائد.. فزادت الأمور تعقيداً.. ثم مرت النبرة بسلام نسبى رغم كل شيء وتوقفت المحاولة عندما حققت ما حققت من أغراضها دون مضاعفات جسيمة

لن أعرج إلى هذه التجارب الناصة في هذا العمل وها يليه والتفصيل .. لأنها لا تخصني وحدى، وأفرادها لهم عندى مكانة الاحترام والحب والامتنان بحيث لا أسمح لنفسي وأن أتعرض بالحكم على أي منهم لأي سبب كان

أنه لا يمكن أن أتكلم عن شنصى دون أن أتكلم عن مؤلاء الأحدقاء والأدباب، لأنى لم أمر بالتجربة وديداً في الصدراء، أو في جبرة مغلقة

#### الغطل الثانى : الخبرات التمميدية والإعداد

#### استهلال:

أذكر أن هذه المجموعة الصغيرة، مجموعة المواجهة التدريبية، قد أدت هذا الدور بنجاح شريف، وطمأنتنى – ولو بطريق غير مباشر – أنى لست وحدى، وأن حدسى هذا ليس بعيداً عن الواقع تماماً، وتطور الموقف بعد ذلك تطوراً مهما وخطيراً فى نفس الوقت.. وقابلنا من المضاعفات إذ نواجه داخلنا ما قابلنا، حتى انتبهنا بأمانة منذ ذلك الحين إلى أن جرعة الرؤية دائماً، ومهما كانت نوعية المغامر، هى أكبر من احتمال الواقع المرحلى..، وتحملنا المصاعب فى صبر وشجاعة وتصميم، ونبع دور القائد تلقائيا من مواقع تفاعلات المجموعة، فكنت أنا هذا القائد.. فزادت الأمور تعقيداً.. ثم مرت الخبرة بسلام نسبى رغم كل شيء وتوقفت المحاولة عندما حققت ما حققت من أغراضها دون مضاعفات جسيمة.

وهنا أقف وقفة واضحة مع القارئ ومع نفسى لأكرر أنى لن أعرج إلى هذه التجارب الخاصة فى هذا العمل وما يليه بالتفصيل .. لأنها لا تخصنى وحدى، وأفرادها لهم عندى مكانة الاحترام والحب والامتنان بحيث لا أسمح لنفسى بأن أتعرض بالحكم على أى منهم لأى سبب كان، أما بالنسبة لشخصى فالأمر له وجهان:

الأول :أنه لا يمكن أن أتكلم عن شخصى دون أن أتكلم عن هؤلاء الأصدقاء والأحباب، لأنى لم أمر بالتجربة وحيداً في الصحراء، أو في حجرة مغلقة.

والثاني :أن مارأيته في نفسي ولنفسي أكبر من استيعاب أي قارئ أحاول أن أحقق معه لغة مشتركة، الأمر الذي جعلني أشك في أي سيرة ذاتية (2) ، إذا أنها لا يمكن أن تعرض حتى الجزء المتاح لصاحبها .. وقد فهمت من خلال ذلك معنى أن "علوم المكاشفة" لم يصرح لهم (بعض الصوفية مثل إمامنا الغزالي) بالحديث عنها، فواقع الأمر من خلال خبرتي هذه (وهي ليست صوفية أصلاً حتى لا تختلط الأمور .. ولكنها علاجية عملية مباشرة) أن المكاشفة – كما عرفتها – لا تعنى الكشف الصوفي فحسب، ولكنها قد تعنى اكتشاف النفس ايضا .. وقبلاً، ولعلهما واحد في النهاية، فمن عرف نفسه فقد عرف الله، وهي خبرة لم يصرح لهم بالحديث عنها ... لأنها لا يمكن الحديث عنها من خلال لغة مشتركة، وبالتالي فبدون هذه اللغة المشتركة .. فلا قيمة للحديث ولا للكتابة ... ولا للوصف، ويراودني احتجاج داخلي بأني فبدون هذه اللغة المشتركة .. فلا قيمة للحديث ولا للكتابة ... ولا للوصف، ويراودني احتجاج داخلي بأني لأن الحقيقة ليست ملكا لرائيها، إلا إن كان منعزلا غير مسئول.

### (10/2/2013)

.. \*ثم يبدو أنه قد حان الوقت والتاريخ لتسجيل بعض هذه الخبرة بشكل مواز لا يقترب من أي فرد

أن مارأيته في نفسي ولنفسي الكبر من استيعاب أي قارئ أحبر من استيعاب أي قارئ مقد الخة مشتركة، الأمر الذي جعلني أشك في أي سيرة ذاتية (2)، إذا أنها لا يمكن أن تعرض حتى الجزء المتاح لصاحبها

أن "علوم المكاشفة" لو يصرح لهم (بعض الصوفية مثل إمامنا الغزالي) بالبديث عنما

أن المكاشفة — كما عرفتها — لا تعنى الكشف الصوفى فحسب، ولكنها قد تعنى الكتشاف الخشاف النفس ايضا .. وقبلاً، ولعلمما واحد فنى النهاية، فمن عرف نفسه فقد عرف الله

يراودنى احتجاج داخلى بأنى لو "خسبت" قبل أن أحكيما فإنى خانن لأمانة أثقل .. هى أمانة ما أتيع لى من فرصة المعرفة الأعمق... لأن الحقيقة ليست ملكا لرائيها، إلا إن كان منعزلا غير مسئول.

بدو أنه قد دان الوقت والتاريخ لتسجيل بعض هذه الخبرة بشكل هواز لا يقترب هن أى فرد هن أفرادها بشكل هباشر، وإنها قد يكفى شرح والسيكوباثولوجى في البشرية والسيكوباثولوجى في البياة اليومية من واقع الممارسة الحقيقية والموازية والخبراتية

ظهر ذلك منى بشكل إبداعي أولا شعرا بالعامية: "ديوان أغور النفس"، ثم فى حورته العلمية ثانيا فى "فقه العلاقات البشرية" "دراسة فى علم السيكوباثولوبى(2)"،

أن البزء الثاني من ثلاثيتي

من أفرادها بشكل مباشر، وإنما قد يكفى شرح العلاقات البشرية والسيكوباثولوجى فى الحياة اليومية من واقع الممارسة الحقيقية والموازية والخبراتية جميعا، وقد ظهر ذلك منى بشكل إبداعى أولا شعرا بالعامية: "ديوان أغور النفس"، ثم فى صورته العلمية ثانيا فى "فقه العلاقات البشرية" "دراسة فى علم السيكوباثولوجى(2)"، وهو الذى نشر مسلسلا فى نشرات متلاحقة من نشرة الإنسان والتطور اليومية فى موقعى: (من نشرة 0628/2009 إلى نشرة 2010/9/15) فى (628 صفحة) ثم ظهرت أخيرا فى نسخة ورقية متاحة.(3)

كما أن الجزء الثانى من ثلاثيتى الروائية "المشى على الصراط"، باسم "مدرسة العراة"، كان من وحى هذه التجربة أيضا.

بصراحة أنا أعتبر أن هذه الأعمال (فقه العلاقات البشرية/أغوار النفس/مدرسة العراة) هو جزء لا يتجزأ مما أريد توصيله عن العلاج الجمعي، لكن بما أن هذه المجموعة لم تكن مجموعة مرضية أصلا، وكذلك نظرا للتحفظات السابق ذكرها، فإن كل ما استطعت أن أصرح به، بشكل غير مباشر، كان عن شخصى. (4)

#### ثم نعود إلى متن الكتيب الحالى:

....أرجع بعد هذا الاستطراد إلى تطور نشأة هذا النوع من العلاج من خلال التجربة الشخصية: حين حضر الصديق العزيز الأستاذ الدكتور مجد شعلان – محمّلا بكل العلم والخبرة والأمانة، والتجارب التى حاول خوضها، عاد والشوق إلى البحث في داخله ليس أقل من البحث في خارجه، وقد عاد بناء على رغبته وإلحاحي معاً، وبدأت تجاربه في عناده الهادئ في ممارسة العلاج الجمعي في القصر العيني .. وقوبل بالمقاومة المتوقعة، وحضرت معه بضعة مرات .. وقارنت بين ما يفعله وما مررت به من خبرة شخصية، والتقت احتياجاتنا ببعضنا البعض، ثم اتسعت الدائرة لتشمل شركاء التجربة الأولى، ولتمتد إلى بعض الأصدقاء من الناشئين في مهنتنا وغيرهم، لتتكون "مجموعة خاصة" تماماً، نمشي من خلالها على الصراط، نقع مراراً ونقوم أحياناً .. نخوض النار ونلمح الجنة .. وتنتهي هذه التجربة بكل ما لها وما عليها لتختفي في دائرة المحظور الذي أشرت إليه في الفقرة السابقة .. وللأسباب التي عددتها...، وأكتفي بهذا القدر من التلميح عن التجارب الشخصية.

هنا يجب أن أقف وقفة واضحة حتى لا أدع لخيال القارئ أن يتصور ما ليس بحقيقة، فأقول إن كل ما أشرت إليه من مضاعفات وآلام وخبرات وأحداث – من وجهة نظرى على الأقل – ليس فيه سر يشين، ولا هو بعيد عن التجارب العلمية الصادقة في أي موقع علمي في العالم المعاصر، ولولا احترامي للمشتركين فيها، واعترافي بالجميل والامتنان لهم، وبالتالي ضرورة استئذانهم، لكان في وصف هذه التجارب شرف أي شرف لكل من ساهم فيها مهما انتهى إليه اختياره.

ثم أعود لاؤكد هذه الحقيقة وهى أنه": لولا هاتين التجربتين الشخصيتين المتلاحقتين اللتين خضتهما بكل ما حملت من رغبة فى المعرفة، وإصرار على المخاطرة واحتياج شخصى لما أمكن أن تكون ثمة "طريقة جديدة" فى العلاج الجمعى، ولما أمكن أن يتم هذا البحث فى "اتجاه مصرى" .. إلخ...، وهكذا أخلص من هذه النقطة إلى القول بأن : الخبرة الشخصية والتكوين الشخصى والمخاطرة الشخصية لهم أبلغ الأثر فى انتقاء نوع العلاج الذى يمارسه أى معالج دون سواه، وفى تحديد هدفه ووسيلته جميعاً.

### ثانيا: الخبرة الطويلة في العلاج النفسي الفردي

أما البعد الثانى الذى ينبغى أن أشير إليه فى وصف نشأة هذا العلاج قيد البحث فهو ما سبقه من ممارسات علاجية عموما، فقد ظللت منذ اختيارى هذه المهنة أقرنها مباشرة بالعلاج النفسى، لأنه بدون العلاج النفسى لا ينبغى أن نتكلم عن الطب النفسى، والعلاج النفسى (الذى هو تغير المريض إلى أحسن من خلال علاقة هادفة بينه وبين المعالج) هو فى عمقه صراع (حوار) بيولوجى بين نشاط مخ

الروانية "المشى على الصراط"، باسم "مدرسة العراة"، كان من وحى مذه التجربة أيضا

أنا أعتبر أن هذه الأعمال (فقه العلاقات البشرية/أغوار النفس/مدرسة العراة) هو جزء لا يتجزأ هما أريد توصيله عن العلاج الجمعي

حين حضر الصديق العزيز الأستاذ الدكتور محمد شعلان — محمّلا بكل العلو والخبرة والأمانة، والتجارب التي حاول خوضما، عاد والشوق إلى البحث في داخله ليس أقل من البحث في ذارجه

تنتمى هذه التجربة بكل ما لما وما عليما لتختفى فى دائرة المحظور الذى أشرت إليه فى الفقرة السابقة .. والأسباب التى عددتما ...، وأكتفى بهذا القدر من التلميح عن التجارب الشخصية.

لولا هاتين التجربتين الشخصيتين المتلاحقتين اللتين خضتهما بكل ما حملت من رغبة في المعرفة، وإحرار على المخاطرة واحتياج شخصي لما أمكن أن تكون ثمة "طريقة جديدة" في العلاج الجمعي، ولما أمكن أن يتو هذا البحث في "اتجاه محرى". إلخ

الخبرة الشخصية والتكوين الشخصي والمخاطرة الشخصية لهم أبلغ الأثر فني انتقاء نوع العلاج الذي يمارسه أي معالج حون سواه، وفني تحديد هدفه ووسيلته جميعاً

ظللت منذ اختياري هذه الممنة أفرنها مباشرة بالعلاج النفسي، لأنه بدون العلاج

(أمخاخ (إنسان ذي خبرة ونشاط مخ) أمخاخ (إنسان في محنة (5) وبالتالي فإن كل ما يتعلق بنشاط المخ من كيمياء وكهرباء وبيئة محيطة هو داخل ضمن العلاج النفسي،..، أقول إذن: إنه بدون هذا المفهوم الأشمل للعلاج النفسي، كان لزاماً عليّ أن أبحث عن مهنة أخرى، أو على الأقل أن أدرج نشاطي المهني تحت الفتة أخرى، وقد مارست العلاج النفسي الفردي طوال ستة عشر عاما (منذ 1958 وحتى 1976)، وكنت أتبع فيه كل ما علمته وقرأته وسمعت عنه .. بالإضافة إلى التجربة والخطأ، وما علمني إياه المرضى أساتذتي العظام، وكنت - بداهة - أشعر بالنقص وأتصور أنه كان لزاماً على ان أتبع طريق التلمذة والتحليل التدريبي في الخارج .. الأمر الذي لم يتح لي فعلا وواقعاً، وكنت أُرجع فشلى مع بعض الحالات أحياناً إلى نقص خبرتي التي تعينني عليها قراءاتي الخفيفة ومثابرتي الطويلة (التي وصلت إلى سبع ساعات متصلة يومياً في هذا النوع من العلاج خاصة) ....، إلا أني كنت أصبر نفسي أن فرويد نفسه قد خاض هذه المحاولة ابتداء من واقع نفسه وتجاربه دون تدريب سابق، وأن أمامي ميزة إضافية وهي أن التجارب الأخرى مكتوبة في متناول يدى، وقد أفادني هذا الشعور بالنقص - بقدر ما عوقنى - فكان دائما يمنع غروري، ويحد من غلوائي، ويهدئ خطواتي...، وحين كان يعود من الخارج أى من زملائي ممن أتيحت له فرصة التدريب في الخارج وأحاوره، أو حين كنت أناقش أستاذي الدكتور عبد العزيز عسكر (وهو قد تدرب ايضا في الخارج) كنت ازداد ثقة بما أفعل، وحين سافرت في مهمتي العلمية إلى باريس وشاهدت بعض جلسات العلاج النفسي (مع أنها كانت أساسا للأطفال) عبر الدوائر التليفزيونية (أ.د. ليبوفيسي، وأ.د. ديادكين) تيقنت أنى على الطريق السليم، وأن الوعى والمثابرة والمسئولية والتعلم من الخبرة السابقة هي الأسس الضرورية في العلاج النفسي الفردي - في بيئتنا هذه -بما لها من معالم خاصة أورد أهمها:

أولا :أنى جربت كل الطرق المعروفة تقريباً من أول الاستلقاء على الحشية والتداعى الحر إلى المواجهة وجهاً لوجه والعلاج التفسيري المباشر والمنطقي.

ثانيا :أنى مارست هذا العلاج مع كل أنواع الحالات من أول الهستيريا التحولية التى ينتهى الإيحاء فيها فى جلسة أو اثنتين ليبدأ بعد ذلك علاج أعمق، أو لا يبدأ...، إلى العلاج المكثف للفصام الذى استمرت إحدى حالاته معى ثلاثة عشر سنة تماما، كنت أرى صاحبها فيها كل يوم تقريباً .. وأغوص معه إلى أعمق طبقات الوجود.

ثالثا :أن طول ممارستى لهذا العلاج مع ندرة سفرى وندرة انقطاعى عن العمل، أتاح لى فرصة التتبع الطويل للحالات المستمرة فيه، وكذا للحالات التي انقطعت عنه.

وقد خلصتُ من تجربتى الطويلة هذه إلى أن هذا العلاج الفردى هادف وضرورى لتكوين المعالج النفسى، وأنه ربما يكون لا غنى عنه للمعالج مثل المريض (وربما أكثر منه)، بل – وقد قررت ذلك بعد أن مارست العلاج الجمعى – أنه مرحلة لازمة لكل معالج قبل أن ينتقل للعلاج الجمعى ، ناهيك عن التفرغ له، كما خرجت أيضا من الخبرة الطويلة مع الذهانيين عامة والفصاميين خاصة، والصديق الفصامي (صاحبي في الثلاثة عشر سنة السالفة الذكر) بوجه أشد خصوصية،.. خرجت من كل هذا بمعرفة عن أعماق النفس الإنسانية في أزمة وجودها، بما هيأ لى فيما بعد أن أمارس العلاج الجمعى في سمهولة أكبر وتقييم أعمق من خلال معرفتي أغوار النفس حتى سر الجنون.

ولكنى لم أكن قادراً على تقييم حقيقة نتائج العلاج الفردى، وخاصة تلك التى استمرت عدة سنوات، فقد تصورت حينذاك أنى توصلت مع المريض – منهم – إلى درجات رائعة من الوعى والصحة والتوازن، ولكنى تعلمت – فيما بعد – من خلال هؤلاء الأفراد الذين انتقلوا معى من العلاج الفردى إلى العلاج الجمعى أن بعضهم كانوا فى خدعة لفظية اغترابية سطحية فى كثير من الأحيان، وقد قام العلاج الجمعى فى هذا بعمل بوتقة الاختبار الموضوعة على النار والتى تضع فيها المعدن المراد تقييمه فإما يزداد صلابة لأصالته أو أن يتفحم ويتناثر، وللأسف فإن عددا ممن "أتم" علاجه الفردى لم يحتمل اختبار المواجهة فى العلاج الجمعى، حتى عدلت عن قياسهم بمقياس مدى استيعابهم للنقلة من العلاج الفردى

النهسي لا ينبغي أن نتكلم عن النهسي النهسي الطبع النهسي

العلام النفسي (الذي هو تغير المريض إلى أحسن من خلال علاقة هادفة بينه وبين المعالم) هو في عمقه حراع (حوار) بيولوجي بين نشاط من (أمناخ) إنسان ذي خبرة ونشاط من (أمناخ) إنسان في مدنة

کل ما يتعلق بنشاط المخ من کيمياء وکمرباء وبيئة محيطة مو داخل ضمن العلاج النفسي

بدون هذا المغموم الأشمل للعلاج النغسي، كان لزاماً عليّ أن أبعث عن ممنة أخرى، أو على الأقل أن أدرج نشاطي الممنى تحت لافتة أخرى

کنت أربع فشلى مع بعض الدالات أحياناً إلى نقص خبرتى التى تعيننى عليما قراءاتى الخفيفة ومثابرتى الطويلة

كنت أحبّر نفسى أن فرويد نفسه قد خاض هذه المحاولة ابتداء من واقع نفسه وتجاربه حون تدريب سابق

دين كنت أناقش أستاذى الدكتور عبد العزيز عسكر (وهو قد تدرب ايضا فنى النارج) كنت ازداد ثقة بما أفعل، ودين سافرت فنى معمتى العلمية إلى باريس وشاهدت بعض بلسات العلاج النفسى (مع أنها كانت أساسا للأطفال) عبر الدوائر التيفزيونية (أ.د. ليبوفيسى، وأ.د. ديادكين) تيقنت أنى السليم وأ.د. ديادكين البوقي السليم وأ.د. ديادكين الطريق السليم الطريق السليم الطريق السليم الطريق السليم الطريق السليم

أنى جربت كل الطرق

إلى العلاج الجمعى إلا إذا دعت الضرورة، والحق أقول أن هذه الخبرة كانت صدمة لى، تكاد تصرخ في وجهى: "إذن .. ماذا كنت تعمل طوال هذه السنوات؟ (أ) "، وامتد اختبار البوتقة (العلاج الجمعى) ليكشف حقيقة توازن من حضر علاجاً فردياً حتى عند غيرى من الزملاء لمدد طويلة، بل إنى لا أذيع سراً إذا قلت أن بعض الزملاء من المعالجين الفرديين الذين صاحبونا بعض الوقت متدربين: لم يتحمل رؤية ما يجرى في العلاج الجمعى فضلا عن المشاركة فيه، وكان كل هذا الانزعاج والهرب دليلا على الطبيعة المختلفة للعلاج الجمعى وعلى درجة عمقه معاً، بل إن الانزعاج والهرب كانا أكبر في أولئك المرضى الذين كانت لهم خبرة سابقة في العلاج الفردى عنه في أولئك الذين يدخلون إلى العلاج الجمعى مباشرة، وكأن العلاج الفردى – بشكل أو بآخر – قد يبعد الفرد عن نفسه أكثر مما تفعل الحياة العادية .. ولكنى ولم يدفعني كل هذا التصور، لأن الحالات التي دخلت اختبار البوتقة قليلة، ومشكوك في صلابتها ابتداء، ولم يدفعني كل هذا إلى أن أفقد الثقة تماماً بالعلاج الفردي لصالح العلاجي الجمعي، بل تيقنت أنهما علاجان مختلفان.. وأنه لكل دوره، وقد خطر ببالي أن هذه المدة التي قضيتها في العلاج الفردي قبل أن أواجه حقيقته وحقيقتي وهي حوالي الخمسة عشر عاماً، هي قريبة من المدة التي سمحت لأي جديد بالظهور في مجالنا هذا وخاصة من بدأ حياته بممارسة التحليل النفسي على نفسه وآخرين. (7)

خلاصة القول :أن هذه الفترة التي قضيتها أمارس العلاج الفردى كانت ثروة حقيقية أدت ثلاث وظائف على الأقل.

الأولى :معرفتى أكثر بالنفس الإنسانية في أعمق مستويات مأساة وجودها وخاصة من خلال علاج الفصاميين.

الثانية :إيمانى بضرورة وجدوى هذا العلاج الفردى كمرحلة وكبديل يحتاجه الكثيرون (بعكس بيرلز الذى اعتبره غير ذى موضوع حتى شبَّة التداعى الحر بالتناثر الفصامى(

والثالثة :عجزى عن الاستمرار فيه - شخصياً - وتطورى من خلاله إلى هذا العلاج الجمعى موضوع البحث (بالرغم من استمرارى في الاشراف على من يمارسونه من المتدربين والمتدربات الأصغر. (

أما بداية ممارستى المهنية للعلاج الجمعى فقد واكبت تجاربي الشخصية سالفة الذكر كما واكبت بعض بقايا حالات العلاج الفردي وكانت التجارب الأولى للعلاج الجمعى ثلاثة:

الأولى :بالمشاركة فى (وأحيانا قيادة) جلسات جماعية فى مستشفى دار المقطم للصحة النفسية حيث يحضر عدد يتراوح بين 15، 20 فرداً، مع خمسة إلى ثمانية من هيئة العلاج والمتدربين، وهو يجرى يومياً، وكنت أحضره مرة أسبوعياً، وكان النقاش عقب كل جلسة مثرياً ومفسراً ونافعاً لى وللمتدربين معاً، ولكنه كان ذا طبيعة موقوتة بفترة تواجد المريض فى المستشفى، وبالرغم من ذلك فإن نتائجه كانت مشجعة وأحياناً رائعة.

<u>الثانية</u> :بعض المحاولات السابقة لهذه المحاولة قيد البحث، في عيادتي الخاصة والتي كانت أساساً ليست إلا تجميعاً لأفراد كانوا يحضرون معى العلاج الفردى مع بعض المتدربين، والتي أشرت إلى أن أغلبهم لم يتموا جرعة العمق التي يحملها العلاج الجمعي بالمقارنة بالعلاج الفردى.

الثالثة :محاولة أصيلة لبعض المتطوعين (ايسو مرضى .. أو لم يعلنوا مرضهم) من طلبة كلية طب قصر العينى، وأغلبهم ذوو ميول يسارية أو ثورية أو شبه ثورية، وكانت هذه الخبرة علنية، يأتى ليشاهدها من يشاء من الطلبة والأطباء حيث تجرى في مدرج مفتوح بالعيادة الخارجية للقصر العيني، وقد افادتنى هذه المحاولة تماما، إذ كانت تحمل من التحدى والعمق ما كان يحرجني ويضطرني إلى اكتشاف طبقات أعمق في نفسى، أكثر من العلاقة مع المرضى الذين "يدفعون" في عيادة خاصة، .. وقد استمرت هذه المحاولة ما يقارب العام الدراسي تعلمت فيها عن نفسى وعن الهرب في المبادىء الثورية (أو شبه الثورية) ما كان يصعب على أن أتعلمه من غيرها.

أما المصدر الذي اكتملت به هذه الطريقة، فهو بعض القراءات القليلة حول الموضوع وعن تعدد الذوات، وأهمها كتاب لإريك بيرن، (8) وبعض مقالات عن علاج الجشتالت جمعها "كاجان(9)"، والحق

المعروفة تقريباً من أول الاستلقاء على الدشية والتحاعي الدر إلى المواجمة وجماً لوجه والعلاج التفسيري المباشر والمنطقي

مارست هذا العلاج مع كل أنواع البدائت من أول المستيريا التحولية التي ينتهن الإيداء فيما في جلسة أو اثنتين ليبدأ بعد ذلك علاج أعمق، أو لا يبدأ... إلى العلاج المكثوف

أن طول ممارستى لمذا العلاج
مع ندرة سفرى وندرة
انقطاعى عن العمل، أتاج لى
فرصة التتبع الطويل للدالات
المستمرة فيه، وكذا للدالات
التى انقطعت عنه

أن هذا العلاج الفردى هادف وضرورى لتكوين المعالج النفسى، وأنه ربما يكون لا غنى عنه للمعالج مثل المريض (وربما أكثر منه)

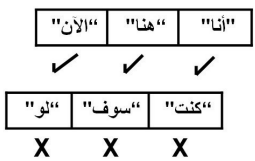
ذرجت من كل مذا بمعرفة عن أعماق النفس الإنسانية في أرمة وجودها، بما هيأ لي فيما بعد أن أمارس العلاج الجمعي في سمولة أكبر وتقييم أعمق من خلال معرفتي أغوار النفس حتى سر الجنون.

قياسهم بمقياس مدى استيعابهم للنقلة من العلاج الفردى إلى العلاج الجمعى إلا إذا دعت الضرورة

أن هذه الخبرة كانت صدمة لى، تكاد تصرخ فنى وجمنى:" إذن .. ماذا كنت تعمل طوال هذه السنوارت؟"

لم بدفعنى كل مذا إلى أن

أقول أن دور الممارسة كان له نصيب الأسد في نشأة هذه الطريقة قيد البحث، وحتى اكتشافي لمبدأ "الهنا والآن" وصلني من الممارسة قبل أن أقرأه وذلك من خلال مصادفة في العلاج الفردي...، حين أراد أحد المرضي أن يهديني رمزاً من الرخام على أحد وجهيه اسمى (كما هي العادة) ثم طلب منى أن أقترح عليه الحكمة التي يكتبها على الوجه الآخر كما اعتاد المترددون على في مثل هذه المناسبات (مثل "الصبر" أو "الحلم سيد الأخلاق" .. الخ) فقلت له ما رأيك أن تكتب الحكمة التي انتهينا إليها معاً بعد طول صحبتنا؟ وإذا به يبادر أن يهديني اللوحة التالية:



وبقيت هذه الرخامة منذ ذلك الحين على مكتبى حتى الآن، حتى أن صديقا لى حين عاد من الخارج وبقيت هذه الرخامة منذ ذلك الحين على مكتبى هل أنت جشتالتى " وقلت له بقليل من الحرج "ماذا تعنى ؟ "، وشرح لى فى إيجاز مازح كيف أن هناك مدرسة تسمى العلاج الجشتالتي تركز على الـ "هنا .. والآن " والـ "أنا.. أنت مثلما تشير هذه اللوحة .. الخ، وقد أوردت هذه الحادثة لأؤكد على دور الممارسة، ولأعيد إعلان طريقتى الخاصة فى اكتساب المعرفة، وهى نفس الطريقة التي أشرت لها فى "حيرة طبيب نفسى "حيث اعتبرت نفسى بالنسبة لما أقرأ ممن يعانون من ظاهرة القراءة السابقة Dega Lu إن صح التعبير ، لأنى – فى فرعى هذا – أقرأ غالباً ما عرفته فعلا من خلال الممارسة..، الأمر الذي يمكن أن أعده تقصيراً في بعض الأحدان.

ولكنى أوردت هذا التسلسل، لأشرح كيف سمح لنا هذا التركيز على هذه الطريقة أن نشعر بالمشاركة والتماثل مع الطبيعة البشرية، ومحاولات رأب صدعها، وتعديل مسارها مهما اختلفت الثقافات.

# ونعرض الأسبوع القادم: الفصل الثالث ... " :والأصل في الوحداتِ أن تُجَمَّعا"

-[1]يحيى الرخاوى (مقدمة فى العلاج الجمعى (1) من ذكاء الجماد إلى رحاب المطلق) (الطبعة الأولى 1978)، (والطبعة الثانية 2019)، منشورات جمعية الطب النفسى التطورى، والكتاب متاح فى مكتبة الأنجلو المصرية وفى منفذ مستشفى دار المقطم للصحة النفسية شارع 10، وفى مركز الرخاوى: 24 شارع 18 من شارع 9 مدينة المقطم، كما يوجد أيضا بموقع المؤلف www.rakhawy.net

- [2] علما بأنى ضمنت ما أتصور أنه خبرتى الذاتية - وليس بالضرورة سيرتى فى معظم محاولاتى عرض تجاربى بكل لون وقلم من أول أدب الرحلات (الترحال الأول: "الناس والطريق)، (الترحال الثانى: "الموت والحنين)، (الترحال الثالث: "ذكر ما لا ينقال) (وغير ذلك فى سلسلة "فقة العلاقات البشرية) انظر هامش رقم (6.(

-[3] وقد ظهرت هذه التجربة مستقلة شعرا مع الشرح اللازم في طبعة ورقية مؤخرا: في "فقه العلاقات البشرية" (في أربعة أجزاء متتالية) "قراءة في نقد النص البشرى للمُعالِج"، منشورات جمعية الطب النفسى التطورى، سنة 2018.

-[4] يحيى الرخاوى (رواية المشى على الصراط): الجزء الثانى، "مدرسة العراة"، الطبعة الأولى 1978، الطبعة الثانية 2008، الطبعة الثانية 2019 منشورات جمعية الطب النفسى التطورى وأيضا الجزء الرابع من سلسلة "فقه

أفقد الثقة تماماً بالعلاج الفردى لحالم العلاجى الجمعى، بل تيقنت أنهما علاجان مختلفان.. وأنه لكل حوره

خطر ببالی أن هذه المدة التی وخیتها فی العلام التی وخیتها فی العلام وحقیقتی وحقیقتی وحقیقتی وحقی حوالی النمسة عشر عاماً، حی وریبة من المدة التی سمدت لأی جدید بالظمور فی مجالنا هذا وخاصة من بدأ حیاته بممارسة التحلیل النفسی علی نفسه وآخرین

افادتنى هذه المداولة تماما، إذ كانت تحمل من التحدى والعمق ما كان يحرجنى ويخطرنى إلى اكتشافت طبقات أعمق في نفسي، أكثر من العلاقة مع المرضى الذين "يدفعون" في عيادة خاصة

العلاقات البشرية " "قراءة في نقد النص البشري للمُعنَالِج." - [5] تعجبت وأنا أقرأ (أنقل) هذه العبارة التي كتبتها سنة 1976 ولم أكن أعرف شيئا عن العلم المعرفي العصبي، وتفسيراته للعلاج النفسي، ثم جاءني مؤخرا كتاب . Louis Cozolino مرجعي مهم تأليف The Neuroscience of Psychotherapy Building and

"The Neuroscience of Psychotherapy" Building and Rebuilding the Human Brain. (2002)

وفيه أغلب ما كنت أعنيه بهذه العبارة وأمارسه، وحين نسخت نسخة من هذا الكتاب الجديد وأعطيتها لزميلى وإبنى أ.د. رفعت محفوظ ، قال لى : اليس هذا هو ما كنت تعلمنا إياه منذ سنة 1974 ، ثم أضاف: إننى أكرر ذلك لكل من أدرس لهم أو أدربهم فى المنيا (2019) وغيرها، فحمدت الله.

- [6] أنظر الفصلين الرابع عشر والخامس عشر.

- [7] راجع توقيت ظهور النظريات الجديدة لكل من كارين هورنى، وهارى ستاك سوليفان، وإريك فروم .وأغلبها ظهر بعد حوالى 18 عاماً من بداية تدريبهم وعلاجهم التحليلى، وحتى بيرلز - مؤسس مدرسة العلاج الجشتالتى - أمضى نفس المدة تقريبا فى هذا السبيل قبل أن يطلق لثورته العنان، وكأن هذه السنين الطويلة ضرورة كحد ادنى يسمح بالتطور من واقع الممارسة، وليس التغيير لمجرد الرغبة فى اختصار الطريق.

[8] - Eric Berne, "Transactional Analysis in Psychotherapy in 1961"

- [9] جيروم كاجان (Jerome Kagan) هو عالم نفس أمريكي، ولد في عام 1929 في نيوجيرسي، ونشأ في راهواي، نيوجيرسي، تقاعد كاجان مؤخرًا بعد عمله كأستاذ في جامعة هارفارد ببرنامج التنمية، وهو يعد أحد الرواد الرئيسيين في علم النفس التنموي، وقد عمل بشكل واسع على مسألة الحالة المزاجية، وقدم فهمًا عميقًا للانفعال، تم إدراج كاجان في المركز الثاني والعشرين كأبرز علماء النفس في القرن العشرين

إرتباط كامل النص: http://www.arabpsynet.com/Rakhawy/RakD270920.pdf

\*\*\* \*\*\* \*\*\*

## مؤسسة العلوم النهسية العربية

جائزة " شبكة العلوم النفسية العربية " قاسم حسين حالع للعام 2020

تتشرف شبكة العلوم النفسية العربية بإطلاق اسم:

" البروفيسور قاسم حسين حالم"

( غلم النفس، العراق)

على جائزتها للعام 2020 المخصصة الاعمال العلمية في علوم النفس

تهديرا لمسيرته العلمية المميزة

واعترافا لما قدمه من خدمات جليلة لعلوم النفس على المستوى العراقي و العربي و الدولي

دعوة لتهديم الترشدات للجائزة

الترشع للجائزة من بحاية من 08 جانفي 2020 الى 30 نوفمبر 2020

شروط الترشع

www.arabpsynet.com/Prizes/Prize2020/APNprize2020.pdf

ارتباطات ذات حلة

دليل جائزة شبكة العلوم النفسية على المتجر الالكتروني

http://www.arabpsyfound.com/arabpsynet.php?p=2

دليل جائزة شبكة العلوم النفسية على الفايس بوك

https://www.facebook.com/Arabpsynet-Award-289735004761329/?ref=bookmarks